
Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

DEFENDENDO A
CONVERSÃO 
DE CONSTANTINO
DEFENDING CONSTANTINE'S CONVERSION

DEFENDIENDO LA CONVERSIÓN DE CONSTANTINO 

RESENHA



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

257

Mateus Dal Ben Arruda1

Willibaldo Ruppenthal Neto2

LEITHART, Peter. Em defesa de Constantino: O crepúsculo de
um Império e a aurora da cristandade. Trad. Natan Sales de
Cerqueira. Brasília: Monergismo, 2020.

O AUTOR DO LIVRO 
Peter Leithart é Mestre em Religião pelo Seminário Teológico de West-
minster, bem como PhD pela Universidade de Cambridge, na Inglaterra. 
foi um ministro presbiteriano, e atualmente atua na Comunhão de Igrejas 
Evangélicas Reformadas, tendo fundado a Igreja Reformada Immanuel. 
Também é presidente do Instituto Theopolis de Estudos Bíblicos, Litúr-
gicos e Culturais em Birmingham, Alabama. É autor de inúmeros livros, 
dentre os quais se destaca a obra aqui resenhada, Em defesa de Constan-
tino, que é seu texto mais conhecido e que gerou mais repercussão. 

INTRODUÇÃO
O livro Em defesa de Constantino tem como intenção, como é explícito 
pelo título, defender Constantino. As perguntas que devem ser feitas, 
porém, são: Defende do que? E defender para quem? Leithart intenciona 
defender Constantino das acusações que ele não teria se convertido 
realmente, e teria deturpado o cristianismo, e faz tal defesa focada justa-
mente no público cristão.

1 Bacharel em Engenharia Mecânica (UFPR). Graduando em Teologia (FABAPAR). E-mail para con-
tato: mateus.d.arruda7@gmail.com

2 Doutor, Mestre, Bacharel e Licenciado em História (UFPR). Bacharel em Teologia (FABAPAR). Pro-
fessor de Teologia na FABAPAR e de História nos seminários da CBB. Apresenta o quadro “História da 
Igreja” na Rede 3.16, da Junta de Missões Nacionais, da CBB. Editor-chefe da Pneuma: revista teológica. 
Brasil. E-mail para contato: professor.willibaldo@fabapar.com.br



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

258

Leithart entende que, diferente do passado, quando era comum os 
historiadores verem Constantino como um aproveitador e um político 
manipulador, hoje a historiografia costuma defender sua conversão 
como genuína. A posição, portanto, se inverteu, de modo que a visão 
majoritária é positiva em relação ao primeiro imperador cristão. O pro-
blema, porém, é que tal mudança não foi acompanhada pela Igreja, de 
modo que os cristãos, diferente dos historiadores, permanecem com 
preconceitos sobre Constantino, vendo-o de forma estereotipada, como 
um líder maquiavélico, que apenas fingiu ter se convertido para usar o 
cristianismo como ferramenta política, e que teria deturpado a Igreja 
para cumprir seus propósitos.

AS PRINCIPAIS TESES 
DESENVOLVIDAS NA OBRA
Neste sentido, Leithart se posiciona principalmente contra a visão de 
John Howard Yoder, teólogo menonita que defende o pacifismo cristão. 
Segundo Yoder, Constantino deturpou a religião cristã, transformando os 
cristãos, que eram pacifistas, em pessoas dispostas a matar em nome do 
Estado.

A crítica de Yoder a Constantino é de natureza eclesiológica. Ele afirma 
que antes de Constantino, o cristianismo era uma religião minoritária e 
perseguida, e que era necessário ousadia para ser cristão. Após Constan-
tino, era necessário ousadia para não ser cristão. A idéia de um cristia-
nismo verdadeiro se perdeu. Para ele, depois de Constantino, a igreja era 
todo mundo. Com isso, os cristãos desenvolveram a “doutrina da invisibi-
lidade da verdadeira igreja” (Leithart, 2020, p. 335), para separar os ver-
dadeiros cristãos dos cristãos meramente nominais. Isso é um problema 
porque uma igreja invisível não oferece para a sociedade um padrão de 
vida e prática  a ser seguido.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

259

Além disso, como “a igreja era todo mundo” (Leithart, 2020, p. 335), 
aqueles que tinham vocação política ou militar, ao se juntarem ao Esta-
do, praticavam aquilo que um cristão jamais deveria: violência e morte. 
Nesse sentido, para Yoder, isso se torna uma heresia escatológica. Na 
visão dele, Jesus triunfou sobre os poderes políticos desse mundo, e que 
os esforços da igreja devem ser dedicados a resistir à sedução do poder. 
Com isso, ao se aliarem ao Estado, os cristãos estariam se opondo a esse 
princípio graças ao cristianismo introduzido por Constantino.

Em sua defesa de Constantino, Leithart defende Eusébio de Cesaréia, que 
foi fundamental na construção de uma valorização teológica da imagem 
de Constantino. Sobre ele, Leithart afirma: “Eusébio exagerou as virtudes 
de Constantino e ignorou seus vícios, mas sua atitude para com um im-
pério cristão faz mais sentido quando percebemos que ele testemunhou 
pessoalmente alguns dos horrores da perseguição na Palestina” (Leithart, 
2020, p. 31-32).

Isso, porém, não justifica os exageros de Eusébio. Afinal, Eusébio faz 
uma verdadeira “teologia política”, como destacou Andréia Rosin Capri-
no (2017b, p. 73), afirmando que Constantino “foi levantado contra os 
ímpios tiranos pelo Imperador supremo, o Deus do universo e Salvador” 
(Eusébio, citado por Caprino, 2017b, p. 90). Assim, a História Eclesiástica, 
precursora na historiografia cristã, é uma afirmação do poder de Cons-
tantino (Caprino, 2017a, p. 47) bastante evidente, e constrangedora para 
aqueles que sabem bem os perigos da exaltação de personalidades polí-
ticas como símbolos do cristianismo: “Como, em trevas espessas e noite 
muito escura, brilha subitamente um grande astro, Deus para salvação 
geral, levou pela mão a esta região seu servo Constantino ‘de braço levan-
tado’ (cf. Ex 6,1)” (HE, X.8.19; Eusébio de Cesaréia, 2000, p. 505).

Leithart admite que Constantino não apresentava muita sofisticação te-
ológica, mas, ainda assim, Eusébio, atesta que o imperador recebeu edu-
cação clássica refinada e, após 312, mergulhou no estudo das Escrituras 
sob orientação de mestres cristãos. Para Leithart, esse dado desconstrói 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

260

interpretações que retratam Constantino como apenas um simpatizante 
político do cristianismo: trata-se de um governante que buscou, com os 
recursos intelectuais disponíveis, integrar-se à fé que havia abraçado.

Leithart também reconhece que Constantino foi um político hábil, aten-
to à estabilidade e à unidade do império. No entanto, o argumento do 
autor é que o imperador não compreendia a unidade da Igreja como um 
instrumento sociológico de coesão imperial, como se a população cristã, 
ainda minoritária no início do século IV, pudesse servir de “cola” para 
o império (Leithart, 2020, p. 91-92). Em vez disso, Constantino possuía 
uma convicção teológica de que divisões entre cristãos desagradam a 
Deus, e, portanto, ameaçavam tanto a Igreja quanto o governante respon-
sável por sua proteção.

Essa concepção ecoa a visão de mundo antiga permeada pela integração 
entre política e religião. Assim como Diocleciano havia atribuído as crises 
do império à negligência dos cultos tradicionais, Constantino atribui a 
saúde da política à correta adoração do Deus cristão. A diferença não está 
no modelo que mistura política e teologia, mas no conteúdo dessa teolo-
gia, onde culto cristão substitui os deuses romanos como fundamento da 
estabilidade imperial.

Leithart observa que Constantino frequentemente utilizava títulos ge-
néricos como “Altíssimo Deus” ou “Poder Divino” (Leithart, 2020, p. 96). 
Historicamente, isso tem sido interpretado como sinal de sincretismo ou 
indefinição religiosa. O autor, entretanto, argumenta que essas expres-
sões devem ser lidas à luz do contexto imperial do século IV, na qual a 
afirmação de um Deus supremo implicava um “henoteísmo”, ou mono-
teísmo em processo de afirmação. Para Constantino, essas expressões 
serviam para evitar atrito com as elites ainda pagãs, não para diminuir 
seu compromisso cristão. Para Leithart, essa estratégia demonstra a 
habilidade de Constantino em se comunicar com todo o império, preser-
vando a integridade de sua fé sem provocar desnecessariamente tensões 
políticas.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

261

Além disso, o relato de Eusébio, embora exagerado, descreve um Cons-
tantino que levava a sério seu devocional, com oração regular, construção 
de espaços de culto no contexto militar e ações de misericórdia em favor 
de pobres, viúvas e prisioneiros (Leithart, 2020, p. 98). Leithart sugere 
que, descontados os exageros retóricos, há fortes indícios de que o impe-
rador via sua autoridade como um chamado divino. Constantino enten-
dia sua ascensão como parte de um desígnio providencial para libertar a 
Igreja e promover a difusão da verdade cristã no mundo romano.

Sua percepção missionária fica evidente tanto nas políticas religiosas 
quanto na maneira como interpreta os sinais celestes associados às bata-
lhas decisivas de sua carreira. O imperador acreditava ter sido escolhido 
para proclamar o “Filho de Deus aos romanos” (Leithart, 2020, p. 99).

Por fim, Leithart se apoia na síntese de Timothy Barnes, para quem a con-
versão de Constantino em 312 constituiria um evento espiritual genuíno, 
responsável por moldar profundamente sua visão de mundo e seus obje-
tivos como imperador. Constantino, apesar de suas ambições políticas e 
limitações pessoais, acreditava sinceramente ter recebido de Deus uma 
missão especial de converter o império ao cristianismo e instaurar um 
governo virtuoso conforme a vontade divina (Leithart, 2020, p. 104-105).

Dessa forma, Leithart propõe que a leitura mais coerente das fontes não 
é a de um imperador cínico ou meramente utilitário, mas a de um gover-
nante cuja fé cristã influenciou profundamente sua prática política, suas 
políticas religiosas e sua autocompreensão histórica.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

262

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Concordamos com André Daniel Reinke no que este afirma sobre a ima-
gem de Constantino construída por Leithart: “o autor pende para certa 
idealização de sua figura, suavizando os aspectos sombrios de suas atitu-
des e caráter” (2022, p. 144)3 . É evidente que o autor cumpre o propósito 
do livro, que é defender Constantino, porém, acaba não contribuindo, 
como poderia, para uma visão mais realista, que não despreza a possibili-
dade de Constantino ter se convertido, mas que ao mesmo tempo admite 
que a religião cristã após este se tornou diferente e, em grande medida, se 
distanciou daquela que era vivida pelos primeiros cristãos, a partir do que 
aprenderam de Jesus Cristo.

Se os cristãos devem ser pacifistas, como defendeu Yoder, seguindo os 
passos de Menno Simons, é difícil dizer, mas não podemos deixar de 
admitir que Jesus nunca defendeu a mistura da Igreja com o Estado, 
tendo justamente inovado ao fazer uma separação que, na Antiguidade, 
era quase inexistente, afirmando: “Dai, pois, a César o que é de César e a 
Deus o que é de Deus” (Mateus 22.21, ARA). Assim, com a mistura feita 
por Constantino, que se torna uma espécie de líder do próprio cristia-
nismo, convocando um Concílio ecumênico que foi o de Niceia, em 325, 
parece que ele estava invertendo as palavras, como se afirmasse: “Dai a 
César o que é de Deus!” (Ruppenthal Neto, 2019, p. 54).

Assim, mesmo que Leithart desafie a ideia do “constantianismo”, que 
coloca sobre os ombros do imperador todas as mudanças efetuadas 
no cristianismo, não podemos negar que ele deu o primeiro passo para 
uma institucionalização da religião cristã, bem como para, de um lado, a 
cristianização do Império Romano e, de outro, a paganização do próprio 
cristianismo. Afinal, a partir da mistura que ele iniciou e que Teodósio, 

3	 Recomendamos o BTCast 477, “O imperador Constantino”, com Rodrigo Bibo, André Daniel Reinke, 
Ismael Wolf e Willibaldo Ruppenthal Neto. Disponível em: <https://youtu.be/Nz-VvMtD2zY?si=NL-
1QksQ-SdIxFD8r>. Acesso em 21 de outubro de 2025.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

263

de certo modo, concluiu, “a pessoa passa a nascer cristã como se nascia 
pagão” (Veyne, 2011, p. 178), ao invés de ser desafiada a transformar sua 
vida a partir de um entendimento genuíno do Evangelho.

REFERÊNCIAS
CAPRINO, Andréia Rosin. As virtudes de Constantino versus os vícios 
de Maxêncio e Licínio segundo a História Eclesiástica de Eusébio de 
Cesareia (306-324). I Seminário Internacional de Estudos sobre a 
Antiguidade e o Medievo: Ocidente e Oriente. 11 e 12 de abril de 
2017a, p. 34-49.

CAPRINO, Andréia Rosin. Legitimidade do poder imperial de 
Constantino na obra História Eclesiástica de Eusébio de Cesareia 
(306-324). Dissertação de Mestrado (História) - Universidade 
Federal do Paraná, Curitiba, 2017b.

EUSÉBIO DE CESARÉIA. História Eclesiástica. São Paulo: Paulus, 
2000. (Patrística, 15).

REINKE, André Daniel. Resenha: LEITHART, Peter. Em defesa de 
Constantino: o crepúsculo de um império e a aurora da cristandade. 
Tradução de Natan Cerqueira. Brasília: Editora Monergismo, 2020. 
Revista Historiador, n. 15, p. 137-145, dez. 2022.

RUPPENTHAL NETO, Willibaldo. História do Cristianismo I. 
Curitiba: FABAPAR, 2019.

VEYNE, Paul. Quando nosso mundo se tornou cristão: 312-394. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011.


